
 ١ 

  رونو اگو
  
  

  هايِ توماس ترانسترومر جانبداريِ موقعيت
  

  جستار
  
 
 
 
  
  
  

  
  
 
 
 
  
 
 
  
  

  يِ ترجمه
  محمود مسعودي

  
  
  
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
  

 دو حرف و نشرِ سي

 ٢ 

 
  
  
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
  
  
  

  
  دو حرف و نشرِ سي

  
  رونو اگو

 هايِ توماس ترانسترومر جانبداريِ موقعيت

 يِ محمود مسعودي ترجمه

  
  يِ مرتضي ثقفيان، ترجمه ،الجزايرِ رؤيا مجمع، توماس ترانسترومر: درم چاپِ يک

  ٢٠٠٦ ودو حرف، نشرِ سي
 

        
  ٢٠٠٩نشرِ الکترونيکي، 

http://mahmoodmassoodi.wordpress.com 
        

siodohraf@yahoo.com        
  ....برايِ محمود مسعودي محفوظ است يِ حقوقِ ترجمه همه



 ٣ 

  ١رنو اگو 
 

  ٢هايِ توماس ترانسترومر جانبداريِ موقعيت
  
  

  
  

کردم چون  سرم دوار گرفته بود و گريه مي...«
هايم اين چيزِ سري و فرضي را ديده بودند که  چشم
ني کنند اما هيچ انسا ش را غصب مي ها نام انسان
 ».گيتيِ به گمان نيامدني: ش نکرده است نگاه

  .الفخورخه لوئيس بورخس، 
  
  

١  
  

صدايِ توماس ترانسترومر صدايِ مردي از زمان ما است، مردي 
کند که او به نيويورک سفر کرده است، به  مان مي که شعرهايش باخبر
ويژه  مردي که به الجزايرِ هاوايي، به ليسبون، به ونيز؛ ملاکاي در مجمع

شود تا به سرِ  ش مي خيلي معمولي پدرِ دو فرزند است، که سوارِ اتومبيل
يِ خود در  خوابد، و بيشتر در خانه ها مي کار برود، که گاهي در هتل

 ٤ 

: آغازد ها شعر مي هايي معمولي که بر همان هايي از موقعيت نمونه. سوئد
؛ )يِ باز پنجره(» ليِ او اي باز در طبقه  پايِ پنجره|زدم صبحي  ريش مي«
کوبيد  باران تند مي«؛ )گالري(» E٣گذراندم بر کنارِ  شب را در متلي مي«

هايِ جنوب  قطار در دوردست« ؛ )ها سيل بر زمين(» ها بر بامِ اتومبيل
يِ اين پايان قرن  هيچ چيزي که خواننده. ؛ و غيره)اُکلاهاما(» ايستاد

که توماس  اين. يِ زندگي دريابد نتوانسته باشد خود آن را به تجربه
 يک شاعر باشد، يعني به دليلِ همين انتخابِ به همين دليلترانسترومر 

يِ  يِ همه العاده فوق ـ يِ اشياء، جهان عادي پاافتاده مدرنيت پيشِ ـ کهنه«بررسيِ 
 تنها آن دسته از نويسندگان معاصر را ٣»کنيم  ميشان  زندگي کهيهاي لحظه

يِ  کند که مراقب اند تا اثرشان برکنار بماند از روزمره يعصباني م
  .جهان ــ يکنواخت و ناپايدار، گُنگ و فرار، اين تماميت امکان

  
جانبداريِ «چنين، در برخورد نخست، شعرهايِ او نوعي  اين

که انباشته باشند، آن گونه که نزد فرانسيس  نه آن. آيند  نظر مي  به٤»اشياء
زارها، بلکه  هاي خوراکي و چمن ها، صدف ميگوها و پرتقالپونژ، از 

 بر  جهاني پيچيده.  تاريخ مختلف در همِ متعلّق به اعصارِ از اشياءِ،بيشتر
 نواز باشد که نامهمان آن چنين طبيعت سوئد، زِبر اما بي اين: گسترد صفحه مي

هايِ   همچون پارگيآب هايِ پر هاي پر شکنج، دره هايِ انبوه، ريشه جنگلــ 
آيد،  گاهي ترانسترومر به شور مي. در زمين، همه جا سنگ، برف به ويژه

کند، اما شعرِ او در آن  يعني حضورِ اين طبيعت را به شدت احساس مي
چون او، هرچند که اين طبيعت . يابد طبيعت نيست که ابتدا گسترش مي



 ٥ 

 رمز از ٥هنِ او لينهمي آيد که هم اي به نظرش مي  همچون کتابِ گشوده
کند که متن ديگر نامفهوم است، و طبيعت  گشود، اعلام مي نوشتارِ آن مي
توان به آن رخنه کرد  رفت مي شود به اين اعجابي که گمان مي باز تبديل مي

ها  از اين خوانِشِ ديگر ناميسر، استعاره. و آن را به خدمت خود در آورد
هايي هست ولي دستورِ آنها  واقع زبان البته به. گيرند آثارِ او را فرا مي اند که

هايي که بازگشته اند به اين شبِ  زبان. ديگر برايِ هميشه گُم شده است
  ٦.زند ها که کورسويي از آن بيرون مي هيروگليف
  

يِ جديدي که قرن به  بازگشت به گذشته؟ نه، جهشي در ناشناخته
 زندگي دريابد، جهاني که ديگر يِ تجربه ترانسترومر داده است تا آن را به

اي است که ما مگر  خورده  خط٧پوست  باغِ انواعِ مهيا نيست، بلکه زدوده
هايِ آن  فضايِ طبيعي، که حرکت. گشاييم يي ناچيز از آن را رمز نميها تکّه

بندان است و  کردني مطابق بود، ديگر از اين پس راه با دورهايِ نشان
کران و  يِ صنعتي است، شهرهايِ بي يِ مدرنيتهها يِ نشانه گذرگاه همه

هايِ  روند، اتومبيل ها و آسانسورهايي که بر مي خراش جمعيت انبوه، آسمان
هايِ کاملِ واقعيت  پهنه. هايِ تلفن هايِ جاري بر سيم ها، مکالمه بر شاهراه
 شد و پايان به آنها نزديک مي شوند که شعر تا به اينک با اکراه بي پديدار مي

که  ــ کرد که اين پيچيدگيِ جديد را رد مي ــ در غمِ دوريِ نظمي سادهــ 
اما ترانسترومر بر . بر عهده بگيرد ــ کردند آوري به آن عرضه مي دانش و فن
تيرهايِ راهنمايِ . گشايد گيرد؛ و برايِ خود در آن گذرگاه مي عهده مي

هايِ پياپيِ  عيت خود را به رويِ ردبا او، واق. کند جا مي يِ ديد را جابه زاويه

 ٦ 

گشايد، به رويِ بر هم انباشتگيِِ اعصارِ تاريخ، به رويِ  فرهنگ مي
چه در شدن است، به  اي هنوز چالاک و به رويِ علائمِ آن هايِ حافظه تابِش

، به رويِ ٨ها هايِ شهرگان هايِ به گمان نيامده، به رويِ تپش رويِ انديشه
خراشند تا خود را به يادمان  ايِ مغزمان را آرام ميمردگان نيز که دره

هايِ بکر مانده از نگاه  يِ گستره اي که نقشه نوشتن به همان گونه: بياورند
بخشند، به  اي که فضايِ امکان را تعالي مي کنند، به همان گونه را رسم مي
  .ترِ وجود يِ ظريف کنند در دانه اي که رخنه مي همان گونه
  

 با برشمردن ابتذالِ جهان معاصر نيست که خود را ترانسترومر
کند به اويي که بس  وانگهي، به مناسبت، اشاره مي. کند وقف آن مي

آنهايي که، در دلِ «يا » ٩چيزهايي بخرد تا بريزد در مغاک کلان«کند  نمي
ولي آگاه است » ١٠شمرند خود را چون که آدمکش نيستند خود، خوار مي
ن خود در همان جهان آنها، تا که وارد جنبشِ آن شود و به لزومِ قرار داد

اي که  تجربه: اي متفاوت و پرخطرتر را پِي بگيرد به تماسِ با آن تجربه
کند، اين وضعيتي که فيزيک مدرن  ثبات ماده را بر ما آشکار مي ويژگيِ بي

سترومر اگر هم تران. ش به ما آموخته است که ماهيت ماده است ا در باره
ترين الهامات  شاعري بسيار تازه است، درست به اين خاطر است که بنياني

هستي اي که بر اعلامِ  ثباتي بيرساند، مانند اين  دانشِ مدرن را به گوش مي
طورِ عيني مهار کرد  به توان احتمالاً اي که مي کند، هستي  سنگيني ميهست

ا از جهان عکسِ آن را اثبات آيد ادراک م  نظر مي ــ حتي وقتي که به
  .کند مي



 ٧ 

  
٢  

  
يِ مهمي از   به تعريف قضيه١١، وِرنِر هايزنبِرگ١٩٢٦در سالِ 

 عنوان کوانتيمي پرداخت تحت خلاصه اين که : » ثباتي اصلِ بي«فيزيک
توان وضعيت و مسيرِ يک ذره را همزمان شناخت؛  داد که نمي توضيح مي

ته ميدر واقع، براي سنجشِ وضعيبايد به آن نور داد، و با انجامِ   يک ذر
هايِ نوراني مسيرِ آن ذره را  اين کار، انرژيِ حتي ناچيزِ آزادشده از فوتون

کرد که  برد اين قضيه عظيم بوده است، چرا که اثبات مي. دهد تغيير مي
 يک توان گفت که نگاه کردن سيرِ البته، نمي. آفريند مشاهده واقعيت را مي

معنا نخواهد بود  کند؛ ولي بي توپِ تنيس اختلالي در مسيرِ آن ايجاد مي
اي تشبيه کنيم يا به  احتمالاً اگر که گزاره را برعکس کنيم و خود را به ذره

هايِ  پذيرد از بازنمايي  ذره که پيشرويِ آن مداوماً دگرش مياي  توده
اتي که هر لحظه از هستيِ يِ تجربي اي، از نگاه ديگري و از مجموعه لحظه

اي که بر معنايِ  ثباتي که هرگز برطرف شود بي ما پود آن است، بدون آن
  .کند وجود ما سنگيني مي

  
ــ که چه بسا بهتر باشد در » ابهامِ کوانتيمي«ترانسترومر از اين 

 شميناميده شود ـــ، » ثباتيِ ذهني بي «١٢کاربردش بر واقعيت درشتواره
 خود ، در پنجاه و هشت سالگي،١٩٨٩ارد آنگاه که خود در سالِ  د قوي

 به | به درازايِ چند دقيقه |حجمي از زمان «: کند را چنين توصيف مي

 ٨ 

به «کند  در جايي ديگر خود را تشبيه مي. »١٣پهنايِ پنجاه و هشت سال
. »١٤کند  به قلبِ تپان در جنگل حمل مي نمايي که دونده يِ قطب عقربه

کند که در   از خود را مطرح مي١٥يِ چهره تک ر اين، فکرِ اين افزوده ب
مرد «او رسم شده است آنگاه که خود را همچون ِ  حرکت زدودگي

ي اعظم، درست برايِ زيستن در اين  ، شايد در استخدامِ يک حافظهنامرئي
ثباتي را نيز مطرح  ولي او پيامدهايِ اين بي. کند تعريف مي» ١٦...دم
گردد که خود مسخ  يتي پديدار مييِ ذهن ر واقعيت فقط در آينهاگ: کند مي
يِ گذرا ها موقعيتفقط . پذيرد شود، بنابراين جهان عيني خاتمه مي مي

هايي که در آنها ملاقات آنيِ وجود با  مانند، موقعيت پذير باقي مي امکان
نسترومر آن ترا. کند جهان همواره شرايط گفتگويِ آنها را دو باره تعيين مي

يکي از . شوند دو حقيقت به هم نزديک مي«: کند را با قاطعيت تأييد مي
 و آنجا فرصتي داريم تا بشود که بر خود | يکي از بيرون |آيد  درون مي

 که اي  هايِ پياپي هيچ چيزي وجود ندارد بيرون از موضع. »١٧نظاره کنيم
جانبداريِ « ديگر حتي .کند ها اشغال مي يِ ادراک هر چيزي در شعاعِ همه

يي که در آنها »ها جانبداريِ موقعيت«ممکن نيست، بلکه تنها » اشياء
جهان به واقع اين پيچيدگيِ . کند اي بر ما جلوه مي درخششِ اشياء لحظه

چهار ميليارد «: کند چنين تصويرش مي ثبات است که ترانسترومر اين بي
در هر رؤيا . بينند اب ميخوابند و همه خو  همه مي|. انسان بر زمين

 پرشمارتر اند از خود ها  آدميان خواب| ــ کنند ها ازدحام مي ها و تن چهره
 بينِ ديوارهايِ |شود  آوري که ثبت مي کُمديِ سرگيجه«، و دورتر، »ما



 ٩ 

و اين همه | ! هم اينک موجود.  يگانهاي    نسخه|. ها يِ پلک محصوره
  »١٨.زدوده خواهد شد فردا

  
 واقعيت، که شعرهايِ ١٩انرژيِ جنبشيِآيد که مفهومِ  ظرم ميبه ن

اگر . دهند، بايد در اين راستا دريافت شود ترانسترومر آن را بسط مي
غالباً ) با اتومبيل، با قطار، با هواپيما يا پياده(جايي  ِ جابه هاي موقعيت

 ناپايدارِ درآمد نوشتار اند، به اين خاطر است که به چنگ آوردن جوهرِ پيش
 واقعيت، وضعيتدهند و شعرها را سراسر نه از تصويرِ  واقعيت را شتاب مي

کنند،  که يک رويداد خاص را همراهي مي اوضاع و احوالي بلکه از تصويرِ
اين جنبش، در پيکرِ شعر، از . کنند از بروز و زوالِ آن رويداد، سرشار مي

يِ خود، که يکي از پسِ ديگري و هايِ سينماي طريقِ ساختارِ مکررِ سکانس
چنين : شود بر مبنايِ نماهايِ گوناگون ديده شده اند، مضاعف مي

باشيِ ما و نمود متغيري است که اين جهان  ساختاري خود تصويرِ درجهان
شده  اندازِ ثابت مجسم کنيم چشم رسد آنگاه که رها مي از ورايِ آن به ما مي

 که نگاه واقعي » هايِ متحرک چشم نقطه «نظورِم نظري يگانه را به از نقطه
کند اين مسخ را که   ترانسترومر به خوبي ادراک مي.دهند تشکيل ميرا 

چه نوشته شده است  آن«: گويد اش مي درباره. شعر شکلِ آن است
ها   در رتوش خود اند به تنهايي، واژه|شود هر دم، تصويرها  ديگرگون مي

و در پيِ آن خيزابي  يِ متن، غلتد در همه ابي مي خيز|. زنند سوسو مي
 ِ«چشم«جهان به واقع اين گردباد است که » ٢٠...ديگر، و باز يکي ديگر

آن نگاه خود ما است، اين خاستگاه جنبش که آرامش نيز است و بي آن 

 ١٠ 

اين چنين است احتمالاً که توجيه . پايان پراکند به بي رود، مي جنبش وا مي
رد بسيار رايجِ تصويرِ لنگر، که شاعر خود را با آن اينهماني شود مو مي
  .دهد مي

  
٣  

  
 فرمولي ٢١يِ پيش، فيزيکدان اطريشي ارنست ماخ در پايان سده

جانبه که  وجودي يک«آميز داشت که گيتي را همچون  شگفت و طفره
توصيف » مکملِ آن در آينه وجود ندارد يا دست کم بر ما شناخته نيست

يِ  اين ويژگيِ تکميل، اين عدمِ ضرورت بازتابيِ خود مشخصه. کرد مي
يِ هر يک از اشياء و موجوداتي هم است که  گيتي است ولي مشخصه

نويسد که همه چيز همزمان  کلمان رسه مي. يِ آنها است گيتي مجموعه
» ابله«. اشياء بيانگرِ چيزي جز خود نيستند. اند» ٢٢منزوي و ناشناختني«

چون هرگز مگر خود نيستند، ولي در شوند اند ضرورتاً در هر تصوير اند 
يِ ارنست  العاده اين شهود فوق. کوشد بازتابِ آنها را فرا چنگ آورد که مي

خواند، به  ماخ ما را به انديشه کردن بر نقشِ مبهمِ تصويرِ شاعرانه فرا مي
اما به راستي چرا . دانند ويژه نزد شاعري که همگان او را استاد استعاره مي

) تصوير(بايد به بازتاب دو چندان کرد چيزي را که واجد آن نيست؟ ايمژ 
 در لاتين ايماگودانيم معنايِ نخستينِ  تواند بگويد آنگاه که مي چه مي

است؟ شاعر آيا با به کار گرفتنِ » ٢٣يِ يک مرده چهره بازتاب، تک«
ناگزير است  ــ گويند  که جز خود چيزي نميکه دالِ بر اشيائي اند ــ ها واژه



 ١١ 

يِ  جهان را از دست بدهد، يا فقط ناپديديِ آن اشياء را، اين بازتابِ مرده
آنها را پديدار کند که او آنجا به ياريِ تصويرها در کوششِ بهتر شناختنِ 

  آنها است؟
زند آنگاه که  ترانسترومر پاسخي نزديک به شهود ماخ را طرح مي

يِ تصويرهايِ انتزاعيِ گيتي همان اندازه ناممکن اند که  همه«سد نوي مي
تواند  اي نمي او بازتابِ تهي را، که هيچ تصويرِ انتزاعي. »٢٤طرحِ يک توفان

پر  بار عينيِ هر چند هم ناقصِ يک توفان آنجا پديدار گردد، به تصويرِ اين
اين : آيد فته مييي که شعر در گيرِ آن است به گ»دعوا«چنين  اين. کند مي

 است که گويي کافي است ناميده عينيکردنيِ جهاني  دعوا توهمِ مقابله
ها و اشياء  ي کنارزدنيِ اينهمانيِ ميان واژه اين تله. گردد شود تا پديدار 

شود، زباني که از  اما جدالي هم است که عليه زبان پي گرفته مي. است
حادثي بودن جهان و يگانگيِ مفاهيم ساخته شده است، از جوهرها، تا 

 آنگاه امکان . شودسخنشده وارد  يِ زندگي ناپذيرِ هر لحظه بيني پيش
وکاستيِ زبان و فرا چنگ آوريِ جهان به ياريِ اين  اي است در کم گشوده

  .٢٥يِ آن است ورانه ترين مجازِ سخن اي که تصوير کامل پيچِ ذهني
  

يِ اين  ان؛ با ذکرِ همهترانسترومر، سخت فروتن، يعني سخت خند
يواشکي اعلام » ٢٦توان نوشت و نه مسکوت گذاشت چيزهايي که نمي«

چنين آن خللِ باريک را، آن  کند، و اين کرد که اين دعوا را احساس مي مي
تصويرِ شاعرانه . داد سپرد، نشان مي خط فرق را، که شعرِ او بر آن راه مي

که تصوير شيء را در بازتابِ آن فراهم گردد، در لبه بر لبه، آنجا  پديدار مي

 ١٢ 

يِ گفتن و خاموش  آورد، و ضرورت غالب آمدن بر اين ناميسريِ دوگانه مي
  .کند ماندن را بيان مي

  
کند  ء را دوگان مي اين که تصوير استعاره باشد، قياس يا تشبيه، شي

د و دار  ميش  اي که زبان در آن نگه تفاوتي کشد از اين بي ش مي و بيرون
ش با  بلاهتکشد از  ش مي نامد؛ بيرون مي» ٢٧قراردادي«ترانسترومر آن را 

دادن يک بازتاب به آن، يعني اين تفاوتي که نگاه ما لزوماً به آن عطا 
بسنده است برايِ نشان دادن اشيائي » قراردادي«چه بسا اين زبان . کند مي

 آنها، يعني طرزِ فاقد سکوت: گيريم که ما برايِ مصارف خود به خدمت مي
اما وقتي . کند مي ها، آشناييِ ما را با آنها نسبتاً مشخص بودن آنها از واژه

تحقّق  به حضورِ آنها اش  و تفاوت واقعي يِ غلظت که ناگهان با همه
هايِ  نه اسم. گردد ، آنگاه دگربودگيِ بنياديِ آنها بر ما پديدار ميبخشيم مي

گونه  همان(کشاند اين مازاد را  يِ ما به ته نمي روزمرهيِ  ها عام نه استفاده
که عملِ نوشيدن نه شکل و نه ماده و نه شفّافيت ليواني را که از آن 

اين مازاد فراخواني است که تصوير به ). کشاند کنيم، به ته نمي استفاده مي
اي  ونهدهد، همان گونه که قابليت اشياء در بيان شدن به گ آن پاسخ مي

نهايت و  ديگر تصويرِ اين دگربودگيِ در آنها است که ما را به بي
تواند  اين حرکت دوگانه مي. کند تا آنها را بشناسيم ناپذير متعهد مي پايان

 واقعيت دادن است؛ پاسخ وآگاهي يافتن تحقّق بخشيدن . ناميده شودتحقّق 
يکي از «شوند، گفتن به اين ضرورت است که دو حقيقت به هم نزديک 



 ١٣ 

وشنود  ، يکي گفتني، ديگري ديدني، و گفت»درون، ديگري از بيرون
  .کنند از فراسويِ جداييِ خود

  
 تصويرِ شاعرانه با بازيِ همانندي و تطابق و سازگاري وحدت

ناپذيرِ  برعکس، در پيچِ خود ناپيوستگيِ کاهش. کند واقعيت را برقرار نمي
کند که بايد براي  دهد، و جهشي را بيان مي  ميها و اشياء را نشان بينِ واژه

اين است معنايِ . استقبال از جهان به بيرون از اقامتگاه خود برداريم
ءِ ديدني و بازتابِ گفتنيِ آن مغاکي  بينِ شي. آفريند اي که شعر مي رويارويي

ها بر آنها  هايي که واژه مانده همانند شکلِ خود پرسش هست گشوده
تصويرِ . نامند يابند که مي  آنگاه که خود را متفاوت از چيزي ميآغازند مي

شاعرانه اين شکلِ داده شده به گسيختگي است، فراخوان جهشي است 
در  ها در آنجا جاي دارند آنگاه که يِ معناداري که واژه برانگيخته از فاصله

ان تو اين فاصله را مي. نهد شنوند که آنها را بنا مي خود پرسشي را مي
دهد  اي است که شاعر به آن مي نشدني بيني  ناميد، چرا که پيچِ پيشرويداد

حظّي . ء در نامِ آن پديدار گردد يِ آن شي تا که درخششِ هرگز ديده نشده
اي براي به مقصد رساندن شعر تا به  ترابريواقعي هست نزد ترانسترومر، 

گُسلد و  ان آن را مياي که سرريزيِ با شيبِ تند اشياء ناگه آن لحظه
گستراند در تصويري که يک تزئينِ ساده نيست، بلکه اين شکاف باز  مي

  .٢٨گشايد است در زبان که راه بر معنا مي
  

 ١٤ 

از طبيعت کيهانيِ تصويرهايِ ترانسترومر غالباً ياد کرده اند، اما 
مضمون، و مجازي که . بدون اشاره کردن بر انسجامِ بس بسيارِ آنها

پيونداند، همواره تا به منتها درجه در تقابلِ  نسترومر در بازتاب به آن ميترا
کند، چرا که   معنايي کار مييِ يِ آنها بر اصلِ حد اکثر فاصله رابطه. هم اند

گونه که جهان  همان ــ ٢٩بنياد متفاوت تعلّق دارند هايِ عينيِ به به واقعيت
 اشياءِ کارگاهي با هم تفاوت ويژه جهان حشرات، و جهان حيوانات، به

يِ کلاني است   و سايه|خزند در مه  ش مي تريلي و واگنِ پشت«: ٣٠دارند
اتومبيلي «. نويسد ، ترانسترومر است که چنين مي»٣١يِ سنجاقک از کرمينه

ماشينِ «؛ »٣٢لرزاند ظروف چيني را  و مي|گذرد از خيابان  سنگين مي
دوزند با  وار مي ها ديوانه سيرسيرک «؛»٣٣بخار، قبراق همچون قلبِ انسان

برند با  اعتماد کردن به محورهايي که ما را مي«؛ »٣٤هايِ خياطي چرخ
 سيصد بار  اي از زنبورهايِ فولادينِ  در ميان دسته بر شاهراه خود

چه دشوار «، )در کشمکش با باد ناموافقِ توفان(؛ يا باز »٣٥ شده  بزرگ
درنگ  دريافت بي. ، و غيره»٣٦کشيدن يک کرجي است برايِ پروانه يدک

 خواننده را مجبور به گذار از فضايِ معناييِ عظيمي  اين بيشترين فاصله
» نينايافت امکانات دست«تجربه دريابد اين  دارد که به کند، و او را وا مي مي

هايِ متحرک معنايي  خواننده آنگاه پلّه. را که برايِ ژُرژ باتاي شعر است
نوردد مثلِ آن  نهايت درشت بپيوندند، در مي توانند ريز را به بي را، که مي

بر «آمد  کند که پيش مي اي اشاره مي وقتي که ترانسترومر به اين بيگانه
پس، شعر . »٣٧يِ ما رهکُ به تقليد از نيم| شد  سرش کلاهي که خم مي

گردد  ، آن گونه که باد ميهايِ تازه همچون تخلخل، همچون تأثيرگذاري



 ١٥ 

کتابي که تصويرِ جهان نيست، . بينِ مناطقِ با فشارهايِ بالا و پايين
جويد،  بالد و در آن شرکت مي مضحک است، بلکه چيزي که در جهان مي

هايِ بينِ  د اشياء، بازيِ ارتباطاي از تصاوير براي آمدوش گر، شبکه بستان بده
يعني در حرکتي يگانه، هم و غمِ : آنها، و سرعت بخشيدن به فهميدن آنها

چه گشايش است و به اين ترتيب آرزويِ کمال بخشيدن  بزرگ کردن آن
  . نداشتن است  چيزي که کمالِ آن پايان آن

  
دستگاه شعر همچون ناآگاهي نيز، آزاديِ ناآگاه، چشم پوشيدن از 

. بينند توضيحي، اين موتورهايِ کوچک دو زمانه که ديگران تدارک مي
چه، اگر انعکاسِ تصويرهايِ ترانسترومر اين همه طولاني است، از آن است 

يِ دقيقِ مأموريتي است که شاعر به خود  استعاره يِ خود، که، در تنشِ ويژه
متضاد در آن واقع اند، هايِ  اين تنشِ نسبي، که واقعيت. دهد اختصاص مي
در اختيار داشتنِ ابزاري اين همه : گرِ تضاد کارِ شاعري است در واقع بيان

دادن به  هايِ تا استخوان مستعمل است، برايِ تازگي مضحک، که واژه
دهد؛ مساحت ميانگيني از تن با  پاياني که ما را به جهان پيوند مي روابط بي

بهره بودن  ر است به تصورِ گيتيِ بي حد؛ بيهايِ بدنيِ محدود که قاد توان
گري، اين لُکنت، گويي برايِ شنيدن  جز اين دوگانه از هر امکان ديگري به

کنند  دهند آنگاه که ديگر بس مي و پاسخ گفتنِ علامتي که اشياء به ما مي
بان شب، نگهباني مجهز به فقط مشعلي در  يک ديده. ساکت باشند

يِ  نمايد ترانسترومر در سراسرِ شبکه ست که رخ ميتاريکي، اين چنين ا
پيوندد، تاريکيِ   به هم ميشان تصويرها در حالي که آنها را با تقابل دادن

 ١٦ 

: همان گونه که در اين بند. کند عظيم و کورسويِ لرزاني که آشکارش مي
درخشد همچون ناوي در   مي| در شامگاه زمستان خزد اتوبوس مي«

 جهان به |ها را   اگر بايستد و خاموش کند چراغ|) (...جنگلِ کاج 
. بان شب ناچيز است به ظاهر نقشِ اين ديده» ٣٨.شود يکباره نابود مي

ها،  ها، سطح ِ عطرها، ماده  متکثّر، متوجههايِ  فراداده، تماماً نگاه گوش
 اي و بوياييِ و شنوايي و بيناييِ هايِ لامسه کند اتصال ها، او بسيج مي حجم

 اند، برخي  خود را براي بازسازيِ تراکمِ رويدادهايي که غالباً اگرچه ساده
يِ اين  به شيوه. ست از هزارويک فلات درونيِ آنها در تطابقِ گردشِ گيتي ا

يِ يک  هاي همه گيرد علامت مي« مردي که، گوش فراداده به شوبرت، 
  .»٣٩پنج سازِ سيمي زندگي را در چند آکورد معموليِ

  
٤  

  
آثارِ ترانسترومر متافيزيکي است دقيقاً از آن رو که پيش از هر 

يِ  چيزي فيزيک است؛ همزمان خوانِشي ظريف از ماده و فيزيولوژيِ تجربه
عبور کند که » اين ناشناسِ بزرگ«يِ  آيد آنگاه که سايه پيش مي. حسي

ويت ، که همن، و همزمان اين ٤٠گيرد گويد از آن نشأت مي ترانسترومر مي
دري «پس، گاهي . ٤١ماند مي خورده باقي ابهام چين ها به آن در ميان مسخ

چه ترانسترومر آن را  آن» نگاهي بيندازيم به گشاييم تا نيم عوضي مي
 آن ٤٣نامد، همان گونه که ژان کريستستومِ قديس مي» ٤٢شناسايي نشده«

نامدني ــ  ادراک ناکردني، به نامدني، لمس چنگ  ــ به٤٤»آکاتالپتون«را 



 ١٧ 

 ٤٥، و دو بوشه»ناممکن«، باتاي »باز«فوآ  ناميد و ريلکه و سپس بن مي
  .»بيرون«

  
کند،   مي ش  که تصويرِ شاعرانه بياناي پايان آفرينشِ کلامي توان بي

ما از طريقِ اين توان به . ٤٦پايان ما با جهان است يِ بي يِ رابطه استعاره
پارگي و هتک . گيرد م که از ما پيشي مييابي ِ آن چيزي دست مي آگاهي

گشايند،   که شعرهايِ ترانسترومر در دلِ پود منطقيِ زبان مياي حرزِ معنايي
دهند تا رها شود، يعني از خود فراتر رود در همان  به انديشه فرصت مي

اي است،  ش بيرونيت ريشه ريزد که براي اي که طرحِ آن چيزي را مي لحظه
يابي، که ترانسترومر به همين دليل آن را فقيرانه  ون از دستبه هرگز بير

نامد ــ بيرون، بدون بازتابِ ممکن، چرا که تنها در کنار   ميشناسايي نشده
  .يِ تنها يِ يک کرانه گرفته 

  
يِ شاعرانه به واقع اين سنکوپِ گشوده در کلام است، آنگاه  لحظه

گيرد، همزمان بازتابِ  دن به کار مي بو ها که کلام توان خود را برايِ آينه
. تابد تمام، و در همان زمان قابي خالي، که بدون آن هيچ چيزي بازنمي

 ٤٧پس ترانسترومر به شاعران قديمِ چيني همچون لي پو، تو فو يا وانگ ويي
آن گونه که . سپردند ماند، به آنهايي که با شعر بر طريقي اشراقي راه مي مي

آورد،  ِ خود را مو شکافانه فرا چنگ مي ءِ فراهم در زيرِ نگاهاو حضورِ اشيا
اي است که اشياء در آن واقع اند و به  فرا چنگ آوريِ همزمان خالي

 رسم شده است که به ٤٨هايِ ژاپنيِ به سبک هابوکو يِ اين نقّاشي شيوه

 ١٨ 

شوند و ردّ آنها، دگرگردانيِ نامحسوسِ  سرعت با مرکّبِ چين کشيده مي
بيهوده خواهد بود پيوند دادن . افيت، پديداريِ حضورِ خالي استشفّ

هايِ شاعرانه و تصويريِ ظاهراً اين همه دور از  ترانسترومر به اين واقعيت
ها راه  خود او، اگر که خود او، به حرکت خويش، به سويِ آن واقعيت

پس هيچ . دخوان نمي» درآمدهايي بر سکوت پيش«سپرد و کارِ خود را  نمي
شگفت نيست که شعرهايِ اخيرِ او هايکو باشند، و شگفت نيست که 

اي که غالباً در   آنها و به لحاظ کُنديبودگيِ ترانسترومر، به لحاظ کم
يِ  ي بزند مشابه تجربها  تدارک آنها نقشِ اساسي دارد، دست به تجربه

 او، همان گونه که نزد. ، اين بيداريِ ذن، اين وحي، اين جهش»٤٩ساتري«
يِ بصري پيشي دارد بر  نزد شاعران و نقّاشان ژاپني و چيني، انديشه

 مفهومي، عملِ نوشتن يا عملِ نقّاشي کردن فقط برايِ دادن شکلي يِ انديشه
او . شود آسا و بي شکلِ وجود با جهان وارد کار مي به اين تماسِ برق

ها در اشکالِ ماده  د که واژهکر ترها، در مراحلِ مختلف، احساس مي پيش
اين است معنايِ . ٥٠گيرد  به خود ميخالييِ ظاهري اند که  دهنده نيز نشان

اي که  فاصله: هايِ بيشمارِ گشوده در شعرهايِ او همه حساسِ زدودگي اين
هايِ براي رسيدن به  هايِ برايِ گذار، سکوت اشياء با يکديگر دارند، تونل

يي که ها ِ نوشتار يا زندگي، خالي تعلّق به چندين فصلآنها بينِ رويدادهايِ م
داده در قلبِ هر  و نيز حضورِ اين خاليِ جاي. سپريم  راه ميهايِ آن بر کرانه

يِ هر چيز، شدت سکوتي که کلام خود را به رويِ آن  چيز و فراگرفته
غايت  ترانسترومر تصويري به. ٥١نهايت بندد، تاق از پسِ تاق تا بي مي

آرامشي نيست مگر در درون، «: نويسد دهد آنجا که مي ت و زيبا ميشگف



 ١٩ 

هايِ  کند بر جداره بيند، اما جنگ بيداد مي در آبِ آبدان که کسي نمي
  »٥٢.آن

  
 در. شايد برف عظيمِ سوئد او را به استقبالِ اين تجربه برده است

کار ، پاهايِ گوزن حضورِ اين برف را در حالي بر او آش٧٩ماه مارس ـ 
او . کرد شفّاف آن گذارِ حيوان را در خالي حفظ مي يِ نيم  که مادهنمود مي

 |. ناشدني واژه ندارد رام«: نوشت به پيوند دادن آنها، برف و حيوان، مي
يِ  ها اين فاصله ژاپني» ٥٣!هايِ سفيد آن بر همه سو گسترده اند صفحه
ي   در فضايِ بينِ دو شييِ گذاشته خاليما دو صدا را ء يا حت Maنامند  مي .

ها و  شناسد قدرِ اين فضاهايِ بين لحن کمال، مي دان به ترانسترومر، موسيقي
  .شود  از آنجا پديدار ميماها را که سکوت، هيچ،  هايِ بينِ نت سنکوپ

  
ها،  آفرينشِ پيوندگاه.  است اين هنرِ درزها هنرِ شاعريِ ظريفي

يِ در  هايِ عاشقانه خواست رابطه. اخوانيهايِ فر ها، صحنه لولاها، بخيه
هايِ متفاوت، با  رفت و برگشت در زبان، با دلمشغوليِ داشتنِ موضع

يِ  فاصله گرفتن و سپس پيوند دادن ناچيز و نامتناهي، انطباق دادن همهمه
يِ کُنهيِ گيتي، و اين همه در قلبِ معاصرترين  گذرايِ جهان به همهمه

پذيرد، که با اين حال   که، به همين دليل، پايان نميشعري.  جهان٥٤بافتارِ
چه خواهد آمد، و جايگاهي در  پايان هم نيست، بلکه معلّق است به آن بي

  .خوانند يِ آناني که آن را مي يابد تا باز بياغازد به وسيله آن مي
  

 ٢٠ 

 
 



 ٢١ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Éditions Siodo harf 

 
Renaud Ego 

Le parti pris des situations de Tomas Tranströmer 
 

Traduit en persan par 
Mahmood Massoodi 

 

 
٢٠٠٩  

 
http://mahmoodmassoodi.wordpress.com 

  
siodohraf@yahoo.com  

 
© Mahmood Massoodi

 ٢٢ 

 
 

Renaud Ego 
 
 

Le parti pris des situations de 
Tomas Tranströmer 

 

essai 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Traduit en persan par 

Mahmood Massoodi 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Éditions siodo harf 



 ٢٣ 

                                                                                               
ادبي و هنريِ فرانسوي، در پاريس معلّمِ شاعر، منتقد ) ١٩٦٣ـ(     Renaud Ego{ـ  ١

او مدتي . يِ شعرِ او است عنوان مجموعه) ١٩٩٥(يِ عدن  فاجعه. ادبيات فرانسه است
مزارِ جيمي هندريکس . در ژاپن و هند و افغانستان و آفريقايِ جنوبي اقامت کرده است

ايِ   هنرِ صخرهو) يِ گيتارنواز بزرگ بلوز و راک نامه و کارنامه ، زندگي١٩٩٦(
، سانيِ مردمِ  ايِ سه يا چهار هزار سالهه ، تحقيقي بر نقّاشي٢٠٠٠(جنوبِ آفريقا 

ها هر چه در  در اين پانويس{؛ }.هايِ او است از کتاب) ها تصوير شده بر رويِ صخره
 هايي  يِ نمونه همه. يِ آن آمده است از مترجمِ اين متن است، و باقي از نويسنده{} ميان
يِ فرانسويِ آثارِ ترانسترومر آورده، از فرانسه به فارسي برگردانده  نويسنده از ترجمهکه 

        }.م.م. شده است و مرتضي ثقفيان آنها را با متنِ اصليِ سوئدي برابري داده است
  : به زبان فرانسه استيِ آثارِ توماس ترانسترومر مجموعهگفتارِ  يِ پي اين متن ترجمه{ـ  ٢

Renaud Ego, Le parti pris des situations de Tomas Tranströmer, in 
Tomas Tranströmer, Œuvres Complètes, traduit du suédois en 
français par Jacques Outin, Editions Le Castor Astral,  Bordeaux, 
١٩٩٦١٩٩٦١٩٩٦١٩٩٦ . }  

  .١٩٩٥، گاليمار، شده ي شعرِ زندگي بيانيهـ اَلَن ژوفروآ،  ٣
يِ شعري است به نثر   نامِ مجموعهجانبداريِ اشياء Le Parti pris des choses{ـ  ٤

 تا ١٩١٩هايِ  يِ سال  ، نوشته)١٨٩٩ـ١٩٨٨(از شاعرِ بزرگ فرانسوي فرانسيس پونژ 
ترين آثارِ شعريِ قرن بيستمِ فرانسه   چاپ شد، و يکي از مهم١٩٤٢ که در سالِ ١٩٣٨

 رمان نويِ او به اشياء پيشتازِ  را به خاطرِ توجه ويژهاَلن رب گريه فرانسيس پونژ . است
  }.داند مي
  }.شناسِ سوئدي دانشمند طبيعت) ١٧٠٧ـ١٧٧٨(کارل ون لينه {ـ  ٥
 زباني ناشناس بر بهها  سنگ نوشتارِ گُلِ« کند از  چنين ترانسترومر ياد مي ـ اين ٦

خورم به  برمي«، )»يِ باز پنجره«(» سبزيِ  چند دوجين لهجه«، )»ها بالتيک«(» ها سفال
هايِ  ، صخره)»٧٩مارس ــ «(»  نه واژه بلکه زبان|. ردّ پاهايِ گوزن در برف

 ٢٤ 

                                                                                               
هايِ  علف}  معبد، در هند و خاورِ دورpagode{هايِ هرز، پاگُدهايِ  جنبشِ علف بي

  .، و غيره)»يِ آبي خانه«(» ...شود هرز، متني که پديدار مي
 اي شده نوشته  ام، پوست  را برايِ آن ساخته» پوست زدوده«،که palimpseste {    ـ ٧

        }. از آن پاک کرده باشند تا دوباره بر آن بنويسند است که نوشته
شده بر گرد يک شهرِ  يِ شهريِ تشکيل يِ گسترده مجموعه    conurbations{ـ  ٨

        }.مرکزي
  .»گالري«ـ  ٩

  .»شوبرتيانا« ـ  ١٠
گذارِ فيزيک  بنيان) ١٩٠١ـ١٩٧٦(ن آلماني فيزيکدا    Werner Heisenberg{ـ  ١١

        }.١٩٣٢يِ نوبلِ فيزيک در سالِ  کوانتيمي و برنده
        }microscopique در برابرِ ريزواره  در برابرِ ريزواره  در برابرِ ريزواره  در برابرِ ريزواره macroscopique{ـ  ١٢
   .» يِ شب روزنامه«ـ  ١٣
   .» بازگشت«ـ  ١٤
  .}پرتره    portrait{ـ  ١٥
که تأکيد }  جاهايِ ديگريِ نويسنده؛ و نيز در همه{من ام (، »شبِ ماه دسامبر«ـ  ١٦
  .)کنم مي
   .» درآمدها پيش«ـ  ١٧
        .)کنم من ام که تأکيد مي(، »همايشِ رؤيا«ـ  ١٨
  }cinétique{ـ  ١٩
   .» اي کوتاه هنگامِ کنسرت اُرگ وقفه«ـ  ٢٠
        }.و فيلسوف هم) ١٨٣٨ـ١٩١٦( { { { {Ernst Machـ  ٢١
(  کلمان رسه {.١٩٧٧، مينويي، يِ بلاهت واقعيت، رساله ، Clément Rossetـ  ٢٢

  .}نويسنده و فيلسوف فرانسوي ) ١٩٣٩ـ



 ٢٥ 

                                                                                               
روييِ دو موجود  نمايد، چرا که رويا يِ جفت بازمي ـ الهامي مشابه است که اسطوره ٢٣

  .يکسان بايد لزوماً با نابوديِ يکي از آنها به نتيجه برسد
   .»  اي کوتاه هنگامِ کنسرت اُرگ وقفه« ـ  ٢٤
يِ بزرگ  نويسنده) ١٩١٠ـ(Julien Gracq {ن گَرک ، ژوليهاي باريک آبـ در  ٢٥

يِ  براي من، رازهايِ برملا شده«: کرد اين دعوا را به اين گونه تعريف مي} .فرانسوي
هايِ  در هر کوششي برايِ روشن کردن پديده(...) زبان به هيچ عنوان از آن شعر نبود 

تا هر وقتي که اين جهان همچون  شعري، دعوايِ انسان با جهاني که او را در بر دارد ــ
تواند در   ـــ، دعوايي که شعر به بنياد در آن ريشه دارد، نميچيزي عيني محسوب شود

        .)کنم من ام که تأکيد مي(، ».اي سوميِ کنارزده به نظر بيايد هيچ لحظه
  }lamento: عنوان لاتين { .» زاريدن«ـ  ٢٦
از [تر  هايِ نگاه قراردادي زبان و شيوه«نوشت که  ، ترانسترومر مي١٩٧٧ـ در سالِ  ٢٧
هايِ عيني و کاملاً  دهند که جهان را به کار بگيريم، که به هدف به ما امکان مي] شعر

هايِ هستيِ ما، به بيهودگيِ آنها پي  ترين لحظه ولي در مهم. مشخصي دست بيابيم
يِ  اوتن در شمارهيِ ژاک    و ترجمهUj Iraشده در جنگ مجارستانيِ  ؛ چاپ»بريم مي
  .١٩٩٥ جنگ جنگل، نشرِ کاستور آسترال، ژوئنِ ١٥
. است» ترابري«به راستي } استعاره {métaphoreيِ  ـ نخستين معنايِ واژه ٢٨

کشي را ديد که با حروف بزرگ بر آنها  هايِ اسباب توان در يونان کاميون وانگهي، مي
  .»MÉTAPHORE«نوشته شده است 

Kjell {ـ شل اسپمارک ٢٩  Espmark) نويسِ سوئدي شاعر و رمان) ١٩٣٠ـ( {
هايِ برتون و  يِ بزرگ ادبيِ ترانسترومر قرائت متن کند که نخستين تجربه يادآوري مي

، برتون همچون مانيفتست سوررئاليسمخوب، از همان . ها بود شعرهايِ سوررئاليست
 Pierre Reverdy{ي يِر رِوِرد پنداشت اين سفارشِ پي فکري از آن خود مي

 ٢٦ 

                                                                                               
داده  يِ دو واقعيت نزديکي ها هر چقدر رابطه«را که } )شاعرِ فرانسوي) ١٨٨٩ـ١٩٦٠(

  ».تر است دور و دقيق باشند، تصوير قوي
يِ  آوري همزمان شهود دقيقي است از رابطه يِ جهان حيواني و جهان فن ـ مقايسه ٣٠

        .پيوندد بسامد تقليدي که دومي را به اولي مي
   .» ترافيک«ـ  ٣١
         .» مرثيه«ـ  ٣٢
  .»ها بالتيکي«ـ  ٣٣
  .همانجاـ  ٣٤
  .»شوبرتيانا«ـ  ٣٥
  .»تندباد ايسلند«ـ  ٣٦
  .»مردي از بِنين«ـ  ٣٧
  .»هايِ زمستان ورد«ـ  ٣٨
  .»شوبرتيانا«ـ  ٣٩
  .»ها ناقوس«ـ  ٤٠
حتملِ يِ نام کند به اين مصادره ، ترانسترومر اشاره مي»يِ با تفسيرها چهره تک«ـ در  ٤١

  :ناگهانيِ من
  ها پيش چه ام من؟ مدت«

  شدم به  نزديک مياي کاملاً  چند لحظه
  .من، چه ام من، چه ام منچه ام 

  ،افتاد  ميمنم به  اما در همان لحظه که چشم
  شد و سوراخي باز ميمن شدم  گُم مي

  .» در آن، مثلِ آليسکردم و سقوط مي
  .}slow wormروه، به انگليسي اُ    orvetبه فرانسه {، »مارمولک کور«ـ  ٤٢



 ٢٧ 

                                                                                               
پرداران  ، از نظريه) ميلادي٣٤٤حدود  ـ ٤٠٧(    Saint Jean Chrysostome{ـ  ٤٣

  }.کليساي يوناني
  }.ي يوناني در توصيف خداا  واژه» akatalepton«{ـ  ٤٤
ديگر .). ، از شاعران بزرگ فرانسه١٩٢٤ـ٢٠٠١ (André du Bouchet{ـ  ٤٥
فوآ و ژرژ باتاي ــ به گمان من شناخته شده  عبارت ـ ريلکه و ايو بنهايِ آمده در اين  نام

  }.اند و محتاجِ معرفي نيستند
باز . توانند پيش از هر چيز عملِ ما باشند ها مي آموزيم که واژه چنين مي اين«ـ  ٤٦
ه به هايِ به اصطلاح کلاميِ آنها ک پايان تداعي يِ بي يابيم که توان بودن آنها، آينده مي
  ترين چيزهايِ واقعي پايان ما با اندک يِ بي يِ رابطه دليل موسوم اند، جز استعاره بي

نامحتمل ، در »عمل و جايگاه شعر«فوآ،  ، ايو بن»نيست، طبيعت ذهنيِ هر چيزِ عميقي
  .١٩٨٠، و جستارهايِ ديگر، مرکور دو فرانس

Li{ـ  ٤٧  Po) ٧٦٢ـ٧٠١( ،Tu Fu) ٧١٢ـ٧٧٠( ،Wang Wei) ٧٦١ـ٧٠١ .(
  }. ها به ميلادي است يِ سال همه
اي از   ترجمه کرد، شاخهپاشي مرکّبتوان آن را  يِ ژاپني، که مي  واژهhaboku{ـ  ٤٨

 Sesshuسازي است، و نقّاشِ بزرگ سسشو تويو  سبک نقّاشيِ مرکّبيِ ژاپني و منظره

Toyo) گذارِ آن است پايه)  ميلادي١٤٢٠ـ١٥٠٦.{  
 ترجمه کرد، در آيينِ بينيِ فردي روشنتوان آن را به  اتري، که ميس» satori«{ـ  ٤٩

  }.يِ شهودي است ذن هدف روحاني و تجربه
سرو ايستاده است، «: ٥٠هايِ  ، چاپِ سال»شود روز واژگون مي«چنين در  ـ اين ٥٠

 |. يِ کوه کشد در سايه مورچه شعله مي.  دندانه دندانه|نمايِ ساعت،  همچون مکان
  ». به پيش رفتن آغازيد |يِ ابرها، آرام ارابه. و سرانجام! رندگانجيغِ پ

  .»هايِ رومي تاق«ـ  ٥١
  .»ها بالتيکي«ـ  ٥٢

 ٢٨ 

                                                                                               
  »٧٩ماه مارس ـ «ـ  ٥٣
  }texture{ـ  ٥٤
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 



 ٢٩ 

                                                                                               
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Éditions Siodo harf 

 
Renaud Ego 

Le parti pris des situations de Tomas Tranströmer 
 

Traduit en persan par 
Mahmood Massoodi 

 

 
٢٠٠٩  

 
http://mahmoodmassoodi.wordpress.com 

  
siodohraf@yahoo.com  

 
© Mahmood Massoodi 

 

 ٣٠ 

                                                                                               
 

Renaud Ego 
 
 

Le parti pris des situations de 
Tomas Tranströmer 

 

essai 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Traduit en persan par 
Mahmood Massoodi 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Éditions siodo harf 


